
269

Бодлера, и, наконец, текстуальные переклички между "Эпиграфом к осужденной
книге" Бодлера и стихотворением Брюсова "По поводу Shefs d’oeuvre", книги не
менее  осужденной, чем "Цветы зла". Ср.: первую строфу стихотворения Бодлера:
                                       Невинный, честно-близорукий
                                       Читатель благонравных книг,
                                       Брось этот горестный дневник
                                       Греха, раскаянья и муки. (Бодлер Ш. Цветы Зла / По автор-
скому проекту третьего издания /  Подгот.  изд.  Н.И.Балашова и
И.С.Поступальского. М.: Наука, 1970. С.183. (Литературные памятники)
 с завершающей строфой  стихотворения Брюсова:
                                       Нет! не читай этих вымыслов диких,
                                       Брось – эту книгу мою:
                                       Тайну страниц ее, вечно великих,
                                       Я от людей утаю. (Брюсов В. Me eum esse: Новая книга сти-
хов. М., 1897. С.16)

Впрочем, не менее интересный прецедент Брюсов мог отыскать и в отече-
ственной словесности. Сборник "Песни старости" А.Жемчужникова (1900) откры-
вался стихотворением 1888 года с пометой "Вместо эпиграфа", причем в предисло-
вии поэт оговаривал функциональную важность этого приема: "Оно взято мною из
прежнего сборника как подходящий к настоящему сборнику эпиграф" (Жемчужни-
ков А. Песни старости. СПб., 1900. C.VIII) В качестве дополнительного аргумента в
пользу наших предположений на этот счет может послужить то обстоятельство, что
Брюсов занимался изучением творчества Жемчужникова и посвятил ему одну из
глав своей статьи "Поэты-реалисты"  (7, VI, 322 – 323).

21. Брюсов В. Последние мечты. Лирика 1917 – 1919 года. М., 1920. С. 11.
22. Брюсов В. Зеркало теней. Стихи 1909 – 1912 года М.: Скорпион, 1912.
23. Брюсов В. Семь цветов радуги. Стихи 1912 – 1915 года. М., 1916.
24. Брюсов В. Избранные стихи. 1897 – 1915. М., [1916].
25. Брюсов В. В такие дни. М., 1921.
26. Брюсов В. Дали. Стихи 1922 года. М., 1922.

И.С. Урюпин

РОМАН М.А. БУЛГАКОВА "МАСТЕР И МАРГАРИТА":
ОБРАЗ ЛЕВИЯ МАТВЕЯ В КОНТЕКСТЕ "ФИЛОСОФИИ СЕРДЦА"

РУССКОГО РЕЛИГИОЗНОГО РЕНЕССАНСА

М.А. Булгаков, внутренне тяготевший к нравственно-этическому
крылу Русского философско-богословского Ренессанса начала ХХ века
(Н.А. Бердяев, Д.С. Мережковский, Б.П. Вышеславцев, В.В. Розанов,
Г.П. Федотов), в своем "закатном" романе художественно претворил корне-
вую для русской культуры "идею созерцающего сердца", которую И.А. Иль-
ин считал основой национальной религиозности. "Русский народ, - писал он,
- принял христианство не от меча, не по расчету, не страхом и не умственно-
стью, а чувством, добротою, совестью и сердечным созерцанием" [1], пото-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


270

му что, как утверждал другой мыслитель русского Ренессанса, Б.П. Выше-
славцев, "Христа нельзя воспринять иначе, как через посредство сердца" [2].
Проблема усвоения человечеством великого учения Иисуса Назарянина со
всей остротой встает в романе "Мастер и Маргарита" в образе ученика Ие-
шуа Га-Ноцри Левия Матвея, который попытался постичь сущность своего
учителя и его проповеди о всеобщем добре с позиций рациональной логики
– того "половинчатого знания", полнота которого доступна лишь сердцу.

В традиции восточной патристики, духовно освоенной русским Пра-
вославием, замечает Б.П. Вышеславцев, сердце есть одновременно выраже-
ние и рационального, и иррационального начала в человеке, это "абсолют-
ный центр", куда сходятся сознание и бессознательное, душа и тело, умопо-
стигаемое и непостижимое. На рубеже ХIХ-ХХ веков в русской религиозной
мысли (П.Д.  Юркевич,  В.С.  Соловьев,  В.Г.  Эрн,  Б.П.  Вышеславцев)  сердце
приобретает статус духовной универсалии, объемлющей весь внутренний
мир человека. Поэтому традиционно противопоставляемые в западноевро-
пейской культуре понятия "разум" и "чувство" утрачивают в философии
русского Ренессанса свою диаметральную направленность, так как восходят
к одному источнику,  и образуют диалектическое единство –  "феноменоло-
гию сердца".

В романе "Мастер и Маргарита" Булгаков воплотил всю понятийную
систему эйдоса сердца, представив целый спектр оттенков, какие только воз-
можны при реализации данного смыслообраза в разных контекстах. Уже в
"ершалаимских" главах - идейном центре произведения - мотив сердца ста-
новится доминирующим, но при этом в каждом конкретном случае он на-
полняется особым смыслом. Так, сердце Иешуа Га-Ноцри - Иисуса из Наза-
рета - уже в силу своего религиозного подтекста (в том числе сакрально-
мистического, хотя и не выраженного эксплицитно) есть "центр бого-
человеческой личности" (Б.П. Вышеславцев). Оно "обозначает всю живую
личность Христа, только не во внешних ее проявлениях и обнаружениях, а
во внутренней, скрытой, таинственной сущности" [3].

В образе Иешуа Булгаковым реализуется в абсолютном своем значе-
нии эйдос нравственности сердца, причем под нравственностью подразуме-
вается внутренний закон, управляющий поступками человека, содержащий-
ся в глубине, в самой сердцевине человеческой личности. Этот закон в опре-
деленном смысле и является той моральной силой, которая исходит от Га-
Ноцри, движет его поступками и словами. Излучая добро, Иешуа незримо
преображает всех тех, кто готов отворить душу благодатному свету. Более
того, сам Га-Ноцри открыт миру, и эта его открытость, "душевное располо-
жение" к каждому человеку есть непременный атрибут сердца – "мирного
сердца". "Только мирный в сердце своем, - признавался С.Н. Булгаков в
"Дневнике духовном", - может любить, радовать, помогать своим ближним,
только мирный может различать доброе от злого, важное от неважного,
нужное от ненужного" [4]. Иешуа Га-Ноцри предстает таким мирным чело-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


271

веком в романе Булгакова. Его сердце, в отличие, например, от сердца Левия
Матвея, есть не источник внутренней борьбы, а вместилище божественной
любви и гармонии, то есть мира.

Именно на уровне сердечности коренится главное отличие Га-Ноцри
от  его "ученика" Левия, который по своему миропониманию и жизнеотно-
шению так же далек от Иешуа,  как и прокуратор Пилат.  Вообще,  создавая
свою версию евангельской истории, Булгаков представил Иисуса Назаряни-
на трагически одинокой фигурой. Писатель сознательно отказался от важ-
ной для раннего христианства идеи апостольства как ученичества и духов-
ного посланничества. В романе, строго говоря, нет ни посланников Иешуа
Га-Ноцри ("апостол" в переводе с греч. - посланник), ни его учеников в том
богословском смысле слова, которое означает восприемников божественной
благодати. Пытаясь сосредоточиться на вселенской значимости подвига
Иешуа Га-Ноцри, утвердившего собственной жизнью и смертью абсолют-
ный нравственный закон, Булгаков предлагает принять истину во всей пол-
ноте без искажающего ее посредничества, даже самого талантливого и "бо-
говдохновенного", каким является "каноническое" творчество св. апостолов.
По утверждению Ж.Р. Колесниковой, "автором исключается не только ис-
тинность Евангелия от Матфея, но и сама идея о возможности  существова-
ния каких-либо иных истинных пожизненных записей от Иешуа" [5].

Между бродячим проповедником и миром, к которому обращено его
Слово, обнаруживается непреодолимая дистанция. Видимо, поэтому у Га-
Ноцри нет единомышленников, хотя они и невозможны принципиально – в
противном случае миссия Иешуа была бы лишена всякого смысла и его про-
поведь потонула бы в хоре подобных голосов. Левий Матвей, называющий
себя "верным и единственным учеником" Га-Ноцри, играет роль исключи-
тельно хронографа, с тщательностью фиксирующего слова и поступки "бро-
дячего философа" для назидания потомкам, но не постигающего их духовно-
нравственной глубины. Поэтому эти "документальные" писания Левия,
"свидетельства очевидца", вряд ли могут служить основанием для признания
их автора сопричастным божественной истине. К тому же сам Иешуа "од-
нажды заглянул в этот пергамент и ужаснулся": "Решительно ничего из того,
что там записано, я не говорил. Я его умолял: сожги ты, бога ради, свой пер-
гамент" [6, 24].

Га-Ноцри и впрямь мог опасаться,  что его слова будут неправильно
поняты, так как свои мысли он облекал в образные, метафорические формы,
воспринимать которые буквально, не проникая в их суть, - значит совсем не
понимать их смысл. Так осталась никем не разгаданной аллегория Иешуа о
том, что "рухнет храм старой веры и создастся новый храм истины" [6, 26].
Эти слова Га-Ноцри "сказал так,  чтобы было понятнее",  однако именно за
них его и схватили легионеры Крысобоя, далекие от проникновения в их
глубинное содержание. Булгаков очень точно отразил характерную особен-
ность эпохи раннего христианства, когда в речах проповедников, по замеча-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


272

нию И.С. Свенцицкой, "многозначная образность заставляла слушателей не
понимать смысл, а догадываться о нем, и эти догадки воспринимались как
откровение свыше" [7]. "Не логикой, а вдохновением", не разумом, а серд-
цем нужно постигать и нравственные заветы Иешуа Га-Ноцри, для того что-
бы, усвоив их, воплотить в жизнь.

"Ученик" же Иешуа, Левий Матвей, совершенно не намеревался пре-
творить в действительность великое этическое учение Га-Ноцри. Более того,
он не стал последователем  и продолжателем идеи абсолютного добра, не
говоря уже о "непротивлении злу насилием". Скептическое отношение Ле-
вия к гуманистической максиме Иешуа  ("злых людей нет на свете") было
продиктовано хорошим знанием сборщиком податей суровой реальности,
где нет места прекраснодушию и наивной мечтательности. Уже после смер-
ти бродячего философа, вызванный на допрос к Пилату, Левий Матвей по-
ведал прокуратору о равнодушии жителей Ершалаима к участи Иешуа, с ко-
торой он не может мириться и готов сам расправиться с бесчестным преда-
телем, выдавшим наивного мудреца в руки первосвященника: "Ты, игемон,
знай, что я в Ершалаиме зарежу одного человека" [6, 320]. Гибель праведни-
ка, невинно осужденного на казнь, по его глубокому убеждению, не может
не отозваться справедливой, но жестокой местью, а потому, уверял он про-
куратора, "кровь еще будет" [6, 320]. Здесь как раз и коренится глубокое не-
понимание Левием Матвеем, живущим по законам суетного мира, жертвен-
ного подвига Иешуа, который, будучи "не от мира сего", доказал бессмыс-
ленность "насилия над людьми", порождающее зло и злобу. Га-Ноцри созна-
тельно разорвал этот порочный круг, добровольно приняв смерть, не всту-
пив на путь борьбы, даже борьбы за добро.

Постичь внутреннюю сущность такого поступка Иешуа  оказывается
не под силу человеку рассудочному, каким в романе и предстает Левий. Еще
сборщиком податей, впервые услышав проповедь Га-Ноцри, он удивился его
искренней убежденности в том, что все люди добрые. Эта сама по себе ир-
рациональная мысль заронила в его душе сомнение, но вместе с тем оказа-
лась отправной точкой его духовного поиска. Под влиянием человеколюби-
вых идей Иешуа Матвей, отличавшийся угрюмым и суровым характером,
постепенно "стал смягчаться" [6, 25], то есть начал отказываться от привыч-
ных,  твердых,  казалось бы,  навсегда устоявшихся взглядов на жизнь.  В ре-
зультате - неожиданно для самого себя - он "наконец бросил деньги на доро-
гу", презрев "объективные" ценности в надежде обрести что-то более суще-
ственное. А для этого необходимо было прежде всего разгадать Иешуа Га-
Ноцри, посмотреть на мир его глазами, научиться у него мудрости. Так Ле-
вий Матвей становится "учеником" "бродячего философа", совершая своего
рода духовный эксперимент (вообще в творчестве М.А. Булгакова социаль-
ный, философский, нравственный эксперимент является одним из главных
приемов в воплощении идейного замысла как отдельных сцен, так и целых
произведений).

Никакого внутреннего родства, созвучия в мировосприятии Иешуа и

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


273

Левия, необходимого для отношений единомышленников, учителя и учени-
ка писатель не подчеркивает. В эстетической системе романа "ученик" - это
духовно близкий учителю человек, его завещание миру. Га-Ноцри же не
считает Матвея своим учеником, для него он лишь "спутник" [6, 25]. На
этом специально акцентирует внимание Булгаков, сопоставляя (и даже про-
тивопоставляя) своих героев на всех уровнях - от душевно-духовного, миро-
воззренческого до экзистенциального. И это не случайно.

Литературоведы уже отмечали, что "образ ученика Иешуа задуман
был как весьма неоднозначный и противоречивый, несущий огромную смы-
словую и функциональную нагрузку" [8]. Однако булгаковедение долгое
время не проявляло сколько-нибудь значительного интереса к данному пер-
сонажу, не пыталось раскрыть его "личностное поле", заглянуть в его душу-
сердце, хотя мотив сердца сопровождает героя на протяжении всего романа.
Исследователи, интерпретирующие "древние" главы "Мастера и Маргари-
ты", вполне единодушны в оценке Левия: ставят ему в вину "жестокосердие
и фанатизм" (Н.П. Утехин), называют "догматиком", "производящим оттал-
кивающее впечатление своей неуравновешенностью и умственной ограни-
ченностью" (В.М. Акимов, Н.К. Гаврюшин).

 Общим местом стало суждение Б.В.  Соколова о том,  что  "единст-
венный ученик Га-Ноцри не усвоил его проповеди ненасилия и признания
всех людей добрыми" [9]. По существу своему верное, это утверждение тем
не менее не объясняет причину невосприимчивости Матвея к словам Иешуа.
Недопонимание, возникающее между ним и "учителем", на наш взгляд, кро-
ется в том, что все речи Га-Ноцри обращены прежде всего к сердцу челове-
ка. Они имеют интровертную траекторию, идущую внутрь человеческой
личности. Духовное же движение Левия отличает экстравертная направлен-
ность – вовне, наружу, на видимую и объясненную разумом поверхность.
Это совершенно иной тип духовности, в основе которого лежит рассудочная
вера в возможность просветления человечества личным героическим приме-
ром. Поэтому морально-этическое учение Иешуа, прошедшее сквозь призму
"ограниченного" разума Левия Матвея, остается непонятым им в своей глу-
бинной основе.

"Неправильно" записывавший за "бродячим философом", то есть про-
пускавший его слова через свой ум,  Левий в своих "логиях"  отразил лишь
собственное видение Иешуа, ничего общего не имеющее с реальным мудре-
цом из Гамалы. Будучи неотлучным спутником Га-Ноцри в его странствиях,
он знал о жизни Иешуа больше,  чем кто бы то ни было,  но знание фактов
еще не есть знание сущности, открывающейся исключительно вере. А вера
как форма абсолютного знания ("вера есть тоже знание", "но знание высшее
и полное, видение всего, безграничности", - замечал Н.А. Бердяев [10]) ока-
залась недоступной Матвею - человеку приземленному и духовно непод-
вижному. Ему совершенно непонятна была жизнь Иешуа, свидетелем кото-
рой он явился, но еще более неясной предстала его смерть-жертва, смерть-
подвиг. У Левия не возникло и доли сомнения, что свершившаяся казнь Га-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


274

Ноцри есть расплата за его чрезмерную доверчивость и превознесение люд-
ской доброты, которая на самом деле лишь фантом, иллюзия наивного меч-
тателя. Преобразить мир любовью, с точки зрения бытового сознания Левия
Матвея,  как и Иуды из Кириафа,  так же невозможно,  как отменить свер-
шившийся факт - гибель праведника, которая должна остаться в памяти по-
томков как гневный укор человечеству. Именно так понимал свое назначе-
ние (донести до будущих поколений судьбу лучшего человека на земле)
"ученик" Га-Ноцри Левий Матвей, оказавшийся тем "одним" на Лысой Горе,
которого автор называет "единственным зрителем, а не участником казни"
[6, 170].

В христианстве нет и не может быть сторонних наблюдателей - каж-
дый верующий со-распят с Христом, приобщен к Его искуплению грехов
мира, заслуживая тем самым прощение собственных грехов. Путь страданий
христианина – это путь, тождественный очищению, и его прошли все учени-
ки библейского Иисуса, в том числе евангелист Матфей: по церковному
преданию, он "мученически скончался от огня в Ефиопии" [11].

Булгаковский же персонаж не способен на высокое самоотречение,
точнее, на духовный порыв, идущий из глубины чистого и цельного сердца.
Левий Матвей постоянно раздираем, с одной стороны, своей рассудочно-
стью, а с другой - необузданными страстями. Отсюда его неуравновешен-
ный характер, его метания из крайности в крайность. Психологически точно
писатель передает состояние Левия в тот момент, когда его душу терзают
муки совести: ведь именно он оказался причастен к гибели Иешуа, так как
не смог быть с ним рядом во время ареста римскими легионерами ("Вот в
этом-то и заключалась первая ошибка Левия Матвея. Зачем, зачем он отпус-
тил его одного!" [6, 172]). Обостренная рефлексия явилась причиной приня-
тия аффективного решения - достать нож и убить им своего учителя, осво-
бодив его тем самым от страданий ("Одного мгновения достаточно, чтобы
ударить Иешуа ножом в спину…" [6, 173]). Все это служит примером того,
как в одной душе борется долг (не оставлять Га-Ноцри) и страсть, гранича-
щая с помешательством. "Долг и страсть находятся в таких же коррелятив-
ных связях, как разум и чувство, "ум" и "сердце"" [12].

В образе Левия Матвея эта разнонаправленность двух важнейших ду-
ховных центров личности (ум и сердце) предельно обнажается, но иногда в
романе возникают ситуации, когда мысли и чувства, определяющие поступ-
ки этого героя, его взгляд на мир, смешиваются, переплавляются, образуя
некое нерасчлененное единство. Левий Матвей бежал по Яффской дороге в
надежде догнать скорбную процессию, ведущую арестантов к месту казни.
"По временам ему приходилось валиться прямо в пыль и лежать неподвиж-
но,  чтобы отдышаться.  И так он лежал,  поражая проезжающих на мулах и
шедших пешком в Ершалаим людей. Он лежал, слушая, как колотится его
сердце не только в груди, но и в голове и в ушах", горяча, воспламеняя их
(курсив мой. - И.У.) [6, 173].

В такой распаленной гневом и отчаянием "горящей <…> голове пры-
гала только одна горячечная мысль" (курсив мой. - И.У.) [6, 173] - мысль о

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


275

справедливой мести за Га-Ноцри. Горячее, горящее сердце помутило разум
Матвея, переставшего думать спокойно, расчетливо-холодно, взвешенно.
Здесь Булгаков обыгрывает устойчивые в русском языковом сознании
идиомы "горячее сердце" и "холодная голова", рождающие в тексте образ
"горячечной мысли", возникающей в "горящей голове". Эпитет горячечный
семантически амбивалентен: с одной стороны, от глагола "горячиться" он
актуализирует значение аффективности, неразумности действий (к тому же
здесь обнаруживается скрытый оксюморон - "неразумная мысль", то есть
мысль, явившаяся без посредства мышления, в бреду, горячке), с другой -
объясняет муки совести, разгорающиеся у Левия, парализующие волю, фи-
зически и духовно обессиливающие.

Опираясь на русскую философскую традицию, связанную с осмысле-
нием "феноменологии сердца", М.А. Булгаков развивает идею Б.П. Выше-
славцева о внутреннем единстве ума и сердца, "ум в конце концов, - писал
мыслитель, - укоренен и центрирован в сердце" [13]. Воссоздавая внутрен-
нее состояние Левия Матвея в момент наивысшего духовного напряжения,
Булгаков показывает взаимопроникновение головного и сердечного начал.
Причем образ сердца, бьющегося в голове, символически передает пробуж-
дение совести у рассудочного человека. Процесс такого пробуждения со-
пряжен с физическим страданием (он сущностно совпадает с нравственным
преображением человека, получающим духовный дар свыше, что гениально
было воплощено А.С.  Пушкиным в "Пророке"):  ученика Га-Ноцри "затряс-
ло, тело его наполнилось огнем, он стал стучать зубами и поминутно про-
сить пить"  (курсив мой. - И.У.) [6, 172].

Проснувшаяся в сердце рационалиста Левия совесть обострила в нем
чувство вины перед учителем за то, что не уберег его, отпустил из Вифании
в Ершалаим, где и оказался свидетелем казни праведника. В отличие от Ле-
вия Матвея, горестно страдавшего от того, что он стал свидетелем гибели
Га-Ноцри, герой из одноименного рассказа Л.Н. Андреева ("Бен-Товит",
1905), человек рассудочный и сердечно черствый, "проморгал распятие
Христа, так как в этот день у него нестерпимо болели зубы" [14, 636]. Фор-
мальная, типологическая смежность сюжетов, развиваемых Андреевым и
Булгаковым, обнаруживает идейно-смысловое единство при решении важ-
ной для христианского сознания проблемы – проблемы преодоления челове-
ком самодовольной ограниченности собственного разума.

Так, главный герой андреевского повествования, иерусалимский тор-
говец Бен-Товит, "был добрый и хороший человек, не любивший несправед-
ливости" [14, 555]. Однако "в тот страшный день, когда совершалась миро-
вая несправедливость и на Голгофе среди разбойников был распят Иисус
Христос", его охватила сильнейшая зубная боль: "весь рот и голова полны
были ужасным ощущением боли, как будто Бен-Товита заставили жевать
тысячу раскаленных докрасна гвоздей" [14, 555]. За конкретными бытовы-
ми, психологическими деталями, на которые автор обращает особое внима-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


276

ние, проступает бытийный план, и боль Товита приобретает символическое
значение: муки головы – это расплата прагматичного торговца за пренебре-
жение сердцем, жаждущим божественной любви – того чуда, которое не
доступно пониманию разума и которое возможно только по вере. Поэтому
когда жена Бен-Товита упомянула о даре Иисуса врачевать недуги, он иро-
нично, но вместе и вызывающе ответил: "Ну конечно! Пусть бы Он исцелил
вот мою зубную боль"  [14,  557].  И эта просьба не замедлила исполниться,
хотя "разумный" торговец был абсолютно убежден в том, что ему "помог в
конце концов крысиный помет" [14, 557] - "реальное" лекарство, которое он
принял.

Образ рассудочного человека, представленный Л.Н. Андреевым, пе-
рекликается с персонажами-рационалистами М.А. Булгакова. Левия Матвея
роднит с Бен-Товитом недоверие к сердцу и превознесение "головного" на-
чала в познании мира. Герой Андреева, полагавшийся в жизни исключи-
тельно на свой практический разум, "голову", впервые испытывает нестер-
пимую боль, идущую как раз от головы, которую и винит в своих страдани-
ях, клянется даже "разбить себе голову о камень,  если не утихнет боль"
(курсив мой. – И.У.) [14, 556]. Мотив камня появляется и в романе "Мастер
и Маргарита", обнаруживая внутреннюю связь андреевского героя с Левием,
который, отчаявшись спасти Иешуа, в ожидании казни "сидел на камне с
самого начала, то есть вот уже четвертый час" [6, 170].

Играющий важную роль в "древних" главах булгаковского романа,
этот мотив сопряжен с символическим раскрытием "слепоты, бесчувствен-
ности, бессердечия, жестокости, черствости души" [15] - рационализма пер-
сонажей. В русской религиозной философии начала ХХ века, в ее антиин-
теллектуалистском крыле (Л.И. Шестов, С.Н. Булгаков, П.А. Флоренский,
С.Л. Франк), культивировавшем "чистую веру", не доступную критике с по-
зиций логического мышления, с подачи Л.И. Шестова утвердилось парадок-
сальное понимание человека "разумного", то есть обоготворяющего рацио,
поклоняющегося рассудку, как человека "каменного". М.А. Булгаков, хоро-
шо знавший полемически заостренное творчество этого философа, замеча-
тельного исследователя Ф.М. Достоевского, художественно реализовал мно-
гие созвучные ему идеи мыслителя, в том числе идею "превращения живых
людей в камни" при попытке обрести истину исключительно разумом [16].
Не случайно Понтий Пилат, человек ищущий смысл бытия, стремящийся
познать истину рационально, на допросе Га-Ноцри "сидел как каменный,  и
только губы его шевелились чуть-чуть при произнесении слов. Прокуратор
был как каменный, потому что боялся качнуть пылающей адской болью го-
ловой" (курсив мой. - И.У.) [6, 21]. Каменный интерьер, окружающий героя
в романе – это реализация метафоры окаменелого сердца, каменной души,
сущность которой образно определил Б.П. Вышеславцев: "Неспособность
любить есть "окаменение сердца" [17].

Тема духовной окаменелости, замкнутости Пилата начинает звучать с
первых же строк ершалаимских глав. Духовная неподвижность как осново-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


277

полагающая примета личности игемона, образно выраженная в холодном
мраморном интерьере дворца Ирода Великого, не ускользнула от проница-
тельного Иешуа: "Беда в том, - говорил ему связанный Мессия, - что ты
слишком замкнут и окончательно потерял веру в людей"  [6,  27].  Душевная
закрытость, эмоциональная неподвижность Понтия Пилата, его отчужден-
ность и одиночество – это внешнее проявление тоски прокуратора о другом
жизненном предназначении, мучительная недостижимость которого обост-
ряет приступ гемикрании, возникающей как реакция, сигнал к преодолению
замкнутости, душевного холода и окаменелости. Вероятно, Пилат смутно
чувствовал это, задавая арестанту вопрос об истине. "Истина прежде всего в
том, что у тебя болит голова…" (курсив мой. – И.У.) [6, 26] - отвечает ему
Га-Ноцри.  "Страдания"  головы в произведениях Булгакова,  -  как верно от-
мечает Е.А. Яблоков, - это чаще всего ситуация символическая" [18]. За го-
ловной болью Понтия Пилата скрывается не только его реальное физическое
состояние. Не умея логически объяснить, но уже смутно догадываясь, что
свершает величайшую несправедливость, вынося  смертный приговор пра-
веднику, прокуратор испытывает усиливающуюся головную боль, которая в
художественной структуре романа обретает значение невыносимых нравст-
венных мук, пробужденных помимо рассудка и воли героя родившимся чув-
ством сострадания к нищему философу, эмоцией сочувствия. Исполняя
формальный закон,  сочиненный самодовольным рассудком,  Понтий Пилат
неожиданно для себя обретает пробуждающееся к "живой жизни" сердце,
ибо только оно может мучительно страдать. А это уже акт символический.
За свой "головной" выбор при вынесении решения о казни Га-Ноцри Пилат
заплатил сполна: "около двух тысяч лет" прикованный к  "тяжелому камен-
ному креслу" [6, 369], изнемогая от нравственной муки, он мечтал о проще-
нии Иешуа, лелея надежду "поменяться своей участью с оборванным бродя-
гой Левием Матвеем" [6, 370]. Прокуратор исполнил незыблемый закон ми-
роздания, напомнить который и призван был Воланд: "каждому будет дано
по вере его" [6, 265]. За свое каменное сердце Пилат получил заточение в
вечности – неподвижное сидение на камне.

Мотив сидения на камне сопутствует в романе двум героям: Понтию
Пилату и Левию Матвею. В мифопоэтическом сознании такое сидение все-
гда "ассоциируется с тяжелым наказанием" [19]. По свидетельству О.М.
Фрейденберг, в европейской культурной традиции "акт сиденья отождеств-
ляется с преисподней" [20]. В этом смысле наказание Понтия Пилата сродни
адскому искуплению. Однако Левий Матвей тоже сидит на камне, и он, без-
условно, наказывается в романе за свое отступление от сердечности учения
Га-Ноцри, но в вечности ему все же даруется свет, а не тьма (преисподняя).

Кажущееся нелогичным решение судьбы бывшего сборщика податей,
человека жестокого, по определению Пилата, и идейно далекого от своего
учителя ("Ты жесток, а тот жестоким не был" [6, 320]), в романе убедитель-
но мотивировано. Жестокость Левия, как ни парадоксально, оказывается об-
ратной стороной его человечности и в некотором роде свидетельствует не

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


278

столько о душевном расстройстве героя, потрясенного казнью Га-Ноцри,
сколько о его нравственном здоровье, которое как раз и состоит в отзывчи-
вости на муки ближнего. Левий Матвей, не способный изменить предуста-
новленный порядок вещей, направляет все свои волевые усилия на то, чтобы
если не предотвратить гибель Иешуа, то, по крайней мере, облегчить его
страдания. В этом проявляется деятельная любовь, заповеданная Спасите-
лем. Только такая любовь, возгорающаяся в сердце, способна все оправдать,
как оправдывает она в глазах Булгакова и Левия Матвея.

"Кто любит, тот не спрашивает, что делать!" - негодовал Иуда Иска-
риот, герой одноименной повести Л.Н. Андреева. - "Он идет и делает все. Он
плачет, он кусается, он душит врага и кости ломает у него. Кто любит! Ко-
гда твой сын утопает, разве ты идешь в город и спрашиваешь прохожих:
"Что мне делать? Мой сын утопает!" - а  не бросаешься сам в воду и не то-
нешь рядом с сыном. Кто любит!" [21, 261]. Эти страстные слова Иуды были
обращены к ученикам Иисуса, которые оставались невозмутимо спокойны-
ми даже в момент распятия Христа, поскольку твердо знали о его предопре-
делении и свято верили в величие его жертвы. Л.Н. Андреев подчеркивает,
что апостолы любили не самого Иисуса, а его благородную миссию ("Он
весь грех людей взял на себя. Его жертва прекрасна! - настаивал Иоанн" [21,
262]). По убеждению Искариота, ученики Спасителя в некотором смысле
провоцировали гибель своего учителя, и потому на их совести лежит бремя
ответственности. "Предатели, предатели, что сделали вы с землею?" - про-
клинал апостолов Иуда. - "Теперь смотрят на нее сверху и снизу и хохочут и
кричат: посмотрите на эту землю, на ней распяли Иисуса! И плюют на нее -
как я!" [21, 262].

Булгаковский Левий в отличие от апостолов андреевской повести со-
вершенно не приемлет добровольной смерти Иешуа. Для него Га-Ноцри ва-
жен не как носитель абсолютной идеи, а как человек, искренне верящий в
добро и милосердие, пробуждающий в душах людей светлые чувства. Убе-
дившись в неотвратимости жестокой казни невинного праведника, Левий
Матвей "швырнул на землю бесполезно, как он теперь думал, украденный
нож, раздавил флягу, лишив себя воды, сбросил с головы кефи, вцепился в
свои жидкие волосы и стал проклинать себя" (курсив мой. – И.У.) [6,  174].
Иуда Искариот у Андреева обрушивается с проклятиями на апостолов – вер-
ных учеников Иисуса, светлое учение которого они призваны нести в мир
("А что такое сама правда в устах предателей? Разве не ложью становится
она?" [21, 262]), в то время как булгаковский Левий сомневается не в чело-
веческой (земной) правде, а в правде божественной. И его проклятие - это
проклятие Создателю, допустившему величайшую несправедливость. "То-
гда Левий закричал:

- Проклинаю тебя, Бог!
Осипшим голосом он кричал о том, что убедился в несправедливости

Бога и верить ему более не намерен.
- Ты глух! - рычал Левий  <…> Ты бог зла. Или твои глаза совсем за-

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


279

крыл дым от курильниц храма, а уши твои перестали что-либо слышать,
кроме трубных звуков священников? Ты не всемогущий Бог. Ты черный бог.
Проклинаю тебя, бог разбойников, их покровитель и душа!" [6, 174].

Свои гневные слова Творцу Левий Матвей посылал не в уединении
храма,  в благоговейной тишине и молитвенном сосредоточении,  а  сидя на
камне у подножия Лысой Горы, опаляемой нестерпимо жгучим солнцем.
Булгаков обыгрывает древний сакральный ритуал непосредственного обще-
ния человека с Богом на пограничье между миром земным и миром небес-
ным. Камень в этом эпизоде является "естественным алтарем для обозначе-
ния места встречи с Богом" [22], которому бросает вызов уязвленный все-
ленской несправедливостью ученик Га-Ноцри. Дерзость Матвея лишь на
первый взгляд кажется сродни богоборчеству. Нам представляется, что по-
ступок Левия лишен разрушительного пафоса.

После тщательной текстологической работы над романом, проведен-
ной Л.М. Яновской, в книге Булгакова восстановили авторское написание
слова "Бог" с заглавной буквы. В данном фрагменте это слово имело двой-
ное начертание – с прописной и строчной буквы. В результате такого право-
писания обнаружилась до того незамеченная внутренняя сложность моноло-
га-проклятия Левия Матвея. В одном контексте столкнулись два диамет-
рально противоположных представления о Боге. С одной стороны, Левий
проклинает Бога как "всемогущего" Творца, создавшего человека по своему
образу и подобию, поскольку видит бессилие такого Бога, не способного
спасти праведника, и бессилие самого праведника, оказавшегося один на
один перед лицом вечности (в этом бессилии, вероятно, и есть подобие че-
ловека Богу). Но, с другой стороны, Левий проклинает не столько "бессиль-
ного" Бога, которого ему просто жаль, сколько бога "глухого", "черного",
абсолютно равнодушного к человеку, того самого бога, которого можно "за-
клясть" курильницами храма, трубными звуками священников, с которым
можно вступить в сделку разбойникам и фарисеям. И такому богу действи-
тельно нет дела до человека, "подобного Иешуа", "сжигаемого солнцем на
столбе" [6, 174].

Если Бог/бог не может ничем помочь Га-Ноцри, то Левий Матвей во-
преки ему готов идти навстречу своему учителю, чтобы быть с ним рядом.
Так в его сознании возникает парадоксальная мысль, от которой "похолодело
сердце бывшего сборщика" [6, 175], - "ударить Иешуа ножом в спину, крик-
нув ему: "Иешуа! Я спасаю тебя и ухожу вместе с тобою! Я, Матвей, твой
верный и единственный ученик!" (курсив мой. – И.У.) [6, 173].

Здесь явно ощутима внутренняя связь между образом Левия Матвея
из булгаковского романа и образом Иуды Искариота из повести Андреева. И
в романе Булгакова,  и в повести Андреева Бог-Сын предает свою жизнь в
руки Бога-Отца. Андреевский Иуда, совершая предательство, своего рода
духовный эксперимент, задуманный для проверки верности учеников Иису-
са, после казни Христа, "простирая вверх властную руку", воскликнул: "Я
иду к нему! <…> Кто за Искариотом к Иисусу? <…> Я иду  к тебе. Встреть

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


280

меня ласково, я устал, я очень устал. Потом мы вместе с тобою, обнявшись,
как братья, вернемся на землю" (курсив мой. – И.У.) [21, 263].

В художественном мире повести Андреева Иуда, лишаясь однозначно
негативной коннотации, идущей от канонической евангелистики, предстает
верным и единственным учеником Иисуса, ценящим не его великую мис-
сию, а его великую человечность. И в этом смысле андреевский персонаж
близок булгаковскому Левию. Более того, само сближение этих образов по-
зволяет обнаружить принципиально важные нюансы, уточняющие духовное
пространство каждого из них. Так, Иуда, оказавшийся по велению божест-
венного промысла причиной (и условием) гибели Христа и его посмертной
славы, предстает истинным учеником Иисуса, и потому вместе с ним (по ве-
ре его – "Я буду возле Иисуса!" [21, 233]) вновь придет на землю, возвещая
"благую весть". В версии Андреева высвечивается скрытая сущность Иска-
риота – его апостольство (посланничество), но оно осуществляется не в его
земной жизни, а в "жизни будущего века". Точно также проявляется апо-
стольство и Левия Матвея, которого Иешуа Га-Ноцри спустя почти две ты-
сячи лет посылает "на каменную террасу одного из самых красивых зданий
в Москве" [6, 348], чтобы объявить высшую волю Мастеру и Маргарите.

Таким образом, только в метаистории персонаж Булгакова проявляет
себя как по-настоящему верный ученик Иешуа ("Я не раб… я его ученик" [6,
350] - гордо говорит Левий Матвей Воланду). Противопоставление свобод-
ного ученичества, допускающего отход от беспрекословного следования за-
поведям учителя, но сохраняющего с ним и его заветами внутреннюю связь,
духовному рабству, лишающему самого ученика его собственного пути, по-
является в романе не случайно. В эстетической системе Булгакова духовное
рабство всегда сопряжено с ограниченностью разума, его окаменелостью,
затверженностью, сковывающих в тиски человеческую душу.

Поэтому заявленная в произведении оппозиция ученик / раб, реали-
зуемая писателем и в "древних", и в современных главах, приобретает до-
полнительную семантическую окрашенность, актуализируя антитезу ум /
сердце. Свободное ученичество невозможно без со-мыслия, со-чувствия, со-
понимания мира, жизни, человека с тем, кто учит. Оно невозможно без сер-
дечного порыва, потому что свобода, по верному наблюдению Б.П. Выше-
славцева, является "свойством сердца", а не разума, упорядочивающего,
сковывающего законами "живую жизнь". "Свободу нельзя обосновать по за-
кону достаточного основания" [23]: она всегда противна разуму-рабству.
Так, Левий Матвей, мучительно преодолевая свою рассудочную житейскую
логику, рабское следование буквально понятому учению Га-Ноцри, растап-
ливает в вечности свое "похолодевшее" сердце и становится поистине "вер-
ным и единственным учеником" Иешуа Га-Ноцри, его вестником (греч. "ан-
гелом") и посланником (греч. "апостолом").

Таким образом, совершается иррациональная, на первый взгляд, ме-
таморфоза героя, внешне (по законам разума) кажущаяся немотивирован-
ной, но имеющая неоспоримую внутреннюю "логику" - логику сердца, ту

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


281

самую, которая в философии ХХ века получила название "феноменологиче-
ской". Следование именно этой "логике", на наш взгляд, делает возможным
адекватное прочтение идейно-художественного содержания романа
М.А. Булгакова "Мастер и Маргарита" – и не только образа Левия Матвея,
но и Иуды из Кириафа, в восприятии которого существует сложившийся ве-
ками стереотип.

1. Ильин И.А. О грядущей России: Избранные статьи. М., 1993. С.319.
2. Вышеславцев Б.П. Сердце в христианской и индийской мистике // Вопро-

сы философии. 1990, №4. С. 68.
3. Там же. С. 73.
4. Булгаков С.Н. Автобиографические заметки. Дневники. Статьи. Орел,

1998. С. 250.
5. Колесникова Ж.Р. Роман М.А. Булгакова "Мастер и Маргарита" и русская

религиозная философия начала ХХ века.  Автореферат дис.  …  канд.  филол.  наук.
Томск, 2001. С. 7.

6. Булгаков М.А. Собр. соч.: В 5-ти т. М., 1990. Т. 5. (Далее ссылки на это
издание и том даются в скобках с указанием страницы).

7. Свенцицкая И.С. Раннее христианство: страницы истории. М., 1987.
С. 218.

8. Утехин Н.П. "Мастер и Маргарита" М.Булгакова (об источниках действи-
тельных и мнимых) // Русская литература. 1979, № 4. С. 93.

9. Соколов Б.В. "Мастер и Маргарита": проблема бытия и сознания или ра-
зума и судьбы? // Лепта. 1997, № 36. С.217.

10. Бердяев Н.А. Судьба России. М. -Харьков, 1998. С. 69.
11. Библейская энциклопедия / Сост. архим. Никифор. Репринтное изд. М.,

1990. С. 461.
12.  Буланов А.М.  "Ум"  и "сердце"  в русской классике.  Соотношение  ра-

ционального и эмоционального в творчестве И.А. Гончарова, Ф.М. Достоевского,
Л.Н. Толстого. Саратов, 1992. С. 52.

13. Вышеславцев Б.П. Сердце в христианской и индийской мистике // Во-
просы философии. 1990, № 4. С. 85.

14.  Андреев Л.Н.  Собр.  соч.:  В 6-ти т.  М.,  1990.  Т.1.  (Далее ссылки на это
издание и том даются в скобках с указанием страницы).

15.  Энциклопедия символов,  знаков,  эмблем /  Сост.  В.Андреева и др.  М.,
2000. С. 228.

16. Шестов Л.И. Афины и Иерусалим. Спб., 2001. С. 83.
17. Вышеславцев Б.П. Сердце в христианской и индийской мистике

//Вопросы философии. 1990, №4. С. 74.
18. Яблоков Е.А. Мотивы прозы Михаила Булгакова. М., 1997. С. 97.
19.  Энциклопедия символов,  знаков,  эмблем /  Сост.  В.Андреева и др.  М.,

2000. С. 228.
20. Фрейденберг О.М. Поэтика сюжета и жанра. М., 1997. С. 186.
21.  Андреев Л.Н.  Собр.  соч.:  В 6-ти т.  М.,  1990.  Т.2.  (Далее ссылки на это

издание и том даются в скобках с указанием страницы).
22.  Энциклопедия символов,  знаков,  эмблем /  Сост.  В.Андреева и др.  М.,

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy


282

2000. С.227.
23. Вышеславцев Б.П. Сердце в христианской и индийской мистике

//Вопросы философии. 1990, № 4. С. 83.

Clic
k h

ere
 to

 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com
Clic

k h
ere

 to
 buy

A
BB

YY PDF Transformer 2.0

www.ABBYY.com

http://www.abbyy.com/buy
http://www.abbyy.com/buy

